59 DEMASYARAKATAN DAN KEADILAN

onmwarpubitshor

JPK

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk , Volume 2 Nomor 1 Tahun 2025 hal. 1-17

DAMPAK PEMBINAAN KEAGAMAAN TERHADAP KECERDASAN
EMOSIONAL DAN MORAL WARGA BINAAN PEMASYARAKATAN
DI RUTAN KELAS I1B BENGKULU

Fakhri Zain', Igbal Nooramru? Mujtaba Zidniy?, Sofyan Khori Mahendra*

1234 politeknik 1lmu Pemasyarakatan
Email : fakhrizain777@gmail.com?, unknownpersonn@gmail.com?,

zidney1233@gmail.com?, sofyanmahendra@icloud.com*
Author Corresponding: Fakhri Zain: fakhrizain777@gmail.com

Abstract:

Religious guidance serves as a vital rehabilitative strategy in reshaping the moral and emotional character of
inmates within correctional institutions. This study aims to analyze the impact of religious guidance programs on
the emotional and moral intelligence of inmates at the Bengkulu Class 11B Detention Center. Employing a
gualitative approach with a case study design, data were collected through in-depth interviews,
participatory observations, and documentation involving correctional officers, religious instructors, and
inmates. The findings reveal that religious guidance significantly enhances inmates’ self-awareness,
emotional regulation, empathy, and moral commitment. Activities such as Qur’anic exegesis sessions,
routine religious study groups, collective dhikr, and congregational worship function as reflective spaces
that help inmates manage guilt, regulate negative emotions, develop discipline, and improve social
interactions. The internalization of religious values contributes to shaping more constructive behavioral
orientations and strengthens inmates’ readiness for social reintegration upon release. Overall, the study
affirms that religious guidance is not merely ritualistic practice but a comprehensive rehabilitative
mechanism that integrates spiritual, emotional, and moral dimensions, effectively preparing inmates to
become more ethical, adaptive, and responsible individuals in their post-incarceration social life.
Keywords: religious guidance; emotional intelligence; morality; socialization; social reintegration.

Abstrak

Pembinaan keagamaan merupakan salah satu strategi rehabilitatif yang berperan penting dalam
membentuk kembali karakter moral dan emosional warga binaan di lembaga pemasyarakatan. Penelitian
ini bertujuan untuk menganalisis dampak program pembinaan keagamaan terhadap kecerdasan
emosional dan moral warga binaan di Rutan Kelas 11B Bengkulu. Penelitian menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode studi kasus melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan
dokumentasi kegiatan yang melibatkan petugas pembinaan, ustaz pembimbing, serta warga binaan. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa pembinaan keagamaan memberikan pengaruh signifikan terhadap
peningkatan kesadaran diri, pengendalian emosi, empati, serta komitmen moral warga binaan. Kegiatan
seperti kajian tafsir, pengajian rutin, dzikir bersama, dan ibadah berjamaah berfungsi sebagai ruang
reflektif yang membantu warga binaan mengelola rasa bersalah, menata emosi negatif, meningkatkan
kedisiplinan, dan memperbaiki relasi sosial. Nilai-nilai keagamaan yang diinternalisasi turut membentuk
orientasi perilaku yang lebih konstruktif serta meningkatkan kesiapan mereka menghadapi proses
reintegrasi sosial setelah bebas. Secara keseluruhan, temuan ini menegaskan bahwa pembinaan
keagamaan tidak hanya bersifat ritualistik, tetapi merupakan mekanisme rehabilitatif yang mampu
mengintegrasikan dimensi spiritual, emosional, dan moral secara holistik sehingga efektif dalam
mempersiapkan warga binaan menjadi individu yang lebih beretika, adaptif, dan bertanggung jawab
dalam kehidupan bermasyarakat.


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk
mailto:fakhrizain777@gmail.com1,
mailto:unknownpersonn@gmail.com2
mailto:zidney1233@gmail.com3
mailto:sofyanmahendra@icloud.com4
mailto:fakhrizain777@gmail.com

Fakhri Zain dkk

Page |2
Dampak Pembinaan Keagamaan

Katakunci: pembinaan keagamaan; kecerdasan emosional; moralitas; pemasyarakatan; reintegrasi

sosial.

Article Information :
1. Pendahuluan

Pemasyarakatan modern tidak lagi
memandang hukuman semata sebagai
bentuk pembalasan, tetapi sebagai proses
rehabilitatif yang menekankan pembinaan
moral, spiritual, dan sosial. Sistem
pemasyarakatan di Indonesia
mengedepankan prinsip pembinaan dan
reintegrasi sosial sebagaimana diatur dalam
Undang-Undang Nomor 22 Tahun 2022
tentang Pemasyarakatan®. Dalam konteks
tersebut, pembinaan keagamaan memiliki
peran strategis sebagai  pendekatan
transformatif dalam membentuk perilaku
dan karakter warga binaan.? Pembinaan
keagamaan berfungsi sebagai medium
rekonstruksi nilai, di mana warga binaan
diarahkan untuk memahami makna hidup,
menyesali kesalahan, dan menumbuhkan
motivasi  untuk  memperbaiki  diri.
Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa
dimensi religiusitas berkontribusi terhadap
pengendalian diri, empati, serta kepekaan
sosial individu . Pembinaan berbasis
agama juga terbukti memperkuat kesadaran
moral dan tanggung jawab sosial di
kalangan narapidana.’

! Undang-Undang Republik Indonesia Nomor
22 Tahun 2022 tentang Pemasyarakatan. Lembaran
Negara Republik Indonesia Tahun 2022 Nomor 138

2 Adhansyach, N., dan Muhammad A. 2023.
“Analisis Pendekatan Agama dalam Proses
Pembimbingan Klien Pemasyarakatan Kasus Tindak
Pidana Penyimpangan Seksual.” Jurnal
Intelektualita: Keislaman, Sosial dan Sains 12(2),
Hal. 45-59.

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Received: Desember 30, 2024

Accepted: Februari 10, 2025

Namun  demikian, efektivitas
pembinaan  keagamaan sering  kali
bergantung pada pendekatan, frekuensi,
dan kualitas interaksi antara petugas
pembina, ustaz, dan warga binaan. Di
Rutan Kelas 11B Bengkulu, kegiatan
keagamaan meliputi pengajian rutin, shalat
berjamaah, kajian tafsir, dan pembacaan
Al-Qur’an. Program ini diharapkan dapat
menumbuhkan kesadaran spiritual yang
berdampak pada perubahan sikap dan

perilaku  warga binaan.  Meskipun
pembinaan  keagamaan telah lama
diintegrasikan dalam sistem

pemasyarakatan Indonesia, efektivitasnya
dalam membentuk kecerdasan emosional
dan moral warga binaan masih menyisakan
pertanyaan  konseptual dan empiris.
Sebagian  besar  studi  sebelumnya
cenderung menekankan aspek seremonial
dan ritualistik dari kegiatan keagamaan di
lembaga pemasyarakatan, tanpa
menguraikan mekanisme psikologis dan
sosial yang menjelaskan bagaimana nilai-
nilai keagamaan diterjemahkan menjadi
perubahan perilaku nyata. Padahal,
transformasi moral yang diharapkan dari
program pembinaan tidak hanya diukur

3 Goleman, Daniel. 1995. Emotional
Intelligence: Why It Can Matter More than 1Q. New
York: Bantam Books. 2001. Working with Emotional
Intelligence. New York: Bantam Books.

4 Nata, Abuddin. 2010. Pendidikan Islam dan
Tantangan Modernitas. Jakarta: Rajawali Press.

5 Maruna, Shadd. 2001. Making Good: How Ex-
Convicts Reform and Rebuild Their Lives.
Washington, DC:  American  Psychological
Association.

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

Fakhri Zain dkk

melalui kepatuhan beribadah, tetapi juga
dari sejaun  mana individu mampu
menginternalisasi  nilai-nilai etis dan
mengatur emosi secara konstruktif dalam
interaksi sosial. Kritik terhadap pendekatan
pembinaan yang bersifat top-down juga
muncul  karena  seringkali  program
keagamaan dijalankan secara formalistik
dan tidak memperhitungkan latar belakang
psikososial warga binaan. Hal ini
berpotensi menciptakan kepatuhan semu
yakni kondisi di mana perilaku religius
tampak meningkat di permukaan, namun
belum sepenuhnya disertai  dengan
kesadaran emosional dan moral yang
mendalam. Dengan kata lain, pembinaan
keagamaan berisiko menjadi  proses
indoktrinatif jika tidak diimbangi dengan
pendekatan reflektif yang menumbuhkan
kesadaran diri, empati, dan tanggung jawab
sosial®

Selain itu, belum banyak penelitian
yang secara  eksplisit  mengaitkan
pembinaan keagamaan dengan teori
kecerdasan emosional modern seperti yang
dikemukakan Goleman dimana mencakup
dimensi self-awareness, self-regulation,
motivation, empathy, dan social skills.
Integrasi antara teori psikologi modern dan
pendekatan religius dalam  konteks
pemasyarakatan masih sangat terbatas’.
Padahal, sinergi  keduanya  dapat
menghasilkan pemahaman yang lebih
komprehensif mengenai proses
pembentukan perilaku positif di kalangan

6 Rahardjo, M. 2020. “Mengkaji Ulang
Efektivitas Pembinaan Keagamaan dalam Sistem
Pemasyarakatan di Indonesia.” Jurnal
Pemasyarakatan Indonesia 9(1), Hal. 22-37.

" Goffman, Erving. 1963. Stigma: Notes on the
Management of Spoiled Identity. Englewood Cliffs,
NJ: Prentice Hall.

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Page |3
Dampak Pembinaan Keagamaan

narapidana. Dari perspektif Kkebijakan,
pembinaan keagamaan juga menghadapi
tantangan struktural. Keterbatasan tenaga
pembina profesional, ruang ibadah yang
tidak proporsional, serta  kurikulum
pembinaan yang belum distandardisasi
menjadi  faktor penghambat dalam
mewujudkan pembinaan yang efektif dan
berkelanjutan. ® Di Rutan Kelas 1IB
Bengkulu, misalnya, kegiatan pembinaan
masih bergantung pada inisiatif individu
petugas dan dukungan sukarela tokoh
agama setempat. Situasi ini menimbulkan
disparitas antara idealitas normatif yang

diamanatkan dalam kebijakan
pemasyarakatan dan realitas implementatif
di lapangan.

Secara teoretis, penelitian ini

berupaya mengisi kekosongan kajian pada
dua dimensi utama. Pertama, dari sisi
psikologis, penelitian ini  menganalisis
bagaimana pembinaan keagamaan dapat
berfungsi sebagai emotional restructuring
process  yakni  proses  rekonstruksi
emosional yang menata kembali cara warga
binaan memahami, merasakan, dan
mengekspresikan emosi mereka secara
sehat dan sosial adaptif. Kedua, dari sisi
moral, penelitian ini menginvestigasi
bagaimana pengalaman religius selama
masa pembinaan memfasilitasi
pembentukan kesadaran etis dan tanggung
jawab moral yang menjadi prasyarat
reintegrasi sosial yang berhasil. Kebaruan
(novelty) dari penelitian ini terletak pada
pendekatan interdisipliner yang
menghubungkan studi pemasyarakatan,

8 Kementerian Hukum dan HAM Republik
Indonesia. 2023. Pedoman Pelaksanaan Program
Pembinaan Keagamaan di Lembaga
Pemasyarakatan dan Rutan. Jakarta: Direktorat
Jenderal Pemasyarakatan.

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

Fakhri Zain dkk

psikologi emosional, dan pendidikan moral
berbasis agama dalam satu kerangka
konseptual terpadu. Penelitian ini juga
menempatkan warga binaan bukan sebagai
objek binaan pasif, melainkan sebagai
subjek  reflektif ~ yang  berpotensi
mengembangkan self-religious awareness
kesadaran religius yang lahir dari
pengalaman eksistensial dan introspeksi
mendalam selama menjalani hukuman.
Dengan demikian, penelitian ini tidak
hanya menilai pembinaan keagamaan
sebagai kegiatan rutin, tetapi sebagai
proses transformatif menuju pemulihan
identitas moral dan spiritual warga binaan.

2. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan desain studi
kasus eksploratif yang diarahkan untuk
memahami secara mendalam proses
internalisasi nilai-nilai keagamaan dalam
pembentukan kecerdasan emosional dan
moral warga binaan di Rutan Kelas 11B
Bengkulu. Pendekatan ini dipilih karena
fenomena yang diteliti bersifat kompleks,
kontekstual, dan sarat makna subjektif,
sehingga tidak dapat direduksi menjadi
data numerik semata. Dalam kerangka
epistemologis konstruktivisme, realitas
sosial yang dihadapi warga binaan
dipahami  sebagai  hasil  konstruksi
interaktif antara individu, pembina, dan
lingkungan sosial rutan. Dengan demikian,
penelitian ini  berupaya menyingkap
dinamika batiniah dan perubahan perilaku
warga binaan sebagai bentuk rekonstruksi
emosional dan  spiritual melalui
pengalaman religius yang dialami selama
masa pembinaan. Rutan Kelas [IB
Bengkulu dipilih sebagai lokasi penelitian
karena  memiliki  pola  pembinaan
keagamaan yang relatif terstruktur dan

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Page |4
Dampak Pembinaan Keagamaan

beragam, sehingga memungkinkan
eksplorasi mendalam terhadap praktik dan
efektivitas program tersebut dalam konteks
nyata pemasyarakatan.

Subjek penelitian terdiri dari sepuluh
warga binaan yang aktif mengikuti
program pembinaan keagamaan minimal
selama tiga bulan, dua pembimbing rohani
(ustaz), dan tiga petugas rutan bagian
pembinaan. Penentuan partisipan
dilakukan dengan teknik purposive
sampling berdasarkan keterlibatan aktif,
kemampuan reflektif, dan kesediaan
berpartisipasi secara etis. Pemilihan
informan semacam ini bukan sekadar
pertimbangan teknis, melainkan bagian
dari upaya memastikan bahwa data yang
diperoleh mewakili kedalaman
pengalaman religius dan proses emosional
yang terjadi. Kehadiran peneliti di
lapangan tidak bersifat pasif, melainkan
partisipatif-reflektif, di mana peneliti
berinteraksi langsung dengan warga binaan
dan pembina untuk menangkap makna-
makna yang muncul dalam situasi alami
pembinaan.  Posisi  peneliti  sebagai
instrument of inquiry  menjadikan
keterlibatan personal sekaligus sebagai alat
interpretatif untuk memahami konteks
moral dan spiritual yang sedang dibangun
di balik tembok pemasyarakatan.

Data dikumpulkan melalui
wawancara mendalam, observasi
partisipatif, dan dokumentasi kegiatan
pembinaan. Wawancara semi-terstruktur
digunakan  untuk  menggali  narasi
pengalaman emosional dan spiritual warga
binaan, sedangkan observasi dilakukan
untuk menangkap ekspresi non-verbal,
partisipasi sosial, dan perubahan sikap
selama kegiatan keagamaan berlangsung.
Dokumentasi berupa jadwal kegiatan,
catatan pembinaan, dan arsip rutan

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

Fakhri Zain dkk

digunakan untuk melengkapi informasi
empiris serta memverifikasi konsistensi
data. Analisis data dilakukan dengan
metode analisis tematik sebagaimana
dikembangkan oleh Braun dan Clarke,
yang meliputi proses koding, identifikasi
pola, dan interpretasi makna dalam
kerangka tematik yang relevan dengan

tujuan  penelitian.  Proses  analisis
berlangsung secara simultan dengan
pengumpulan data melalui  refleksi

berulang agar setiap tema yang muncul
benar-benar merepresentasikan

pengalaman subjektif warga binaan
tentang  perubahan  emosional dan
moralnya.®

Untuk menjaga validitas dan

reliabilitas, penelitian ini menerapkan
triangulasi sumber dan metode, member
checking kepada informan, serta diskusi
sejawat (peer debriefing) guna memastikan
kredibilitas interpretasi. Validitas dalam
konteks penelitian kualitatif tidak diukur
dengan replikasi data, melainkan melalui
kedalaman dan konsistensi makna yang
dihasilkan. Peneliti juga menerapkan
prinsip refleksivitas dengan menyadari
posisi, nilai, dan potensi bias pribadi
selama proses penelitian berlangsung.
Seluruh kegiatan penelitian dilaksanakan
sesuai dengan prinsip etika ilmiah, di mana
setiap informan diberikan penjelasan dan
persetujuan sukarela (informed consent),
serta dijamin anonimitas dan
kerahasiaannya. Dengan pendekatan yang
reflektif dan partisipatif ini, metode
penelitian tidak hanya berfungsi sebagai
prosedur teknis, tetapi juga sebagai upaya
epistemologis untuk memahami
pembinaan keagamaan sebagai mekanisme
rehabilitatif yang menata ulang aspek

® Braun, Virginia, dan Victoria Clarke. 2006.
“Using Thematic Analysis in Psychology.”

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Page |5
Dampak Pembinaan Keagamaan

spiritual, emosional, dan moral warga
binaan menuju reintegrasi sosial yang
berkeadaban.

3. Hasil dan Pembahasan
3.1 Pembinaan Keagamaan
sebagai Sarana  Rehabilitasi
Spiritual

Kegiatan pembinaan di Rutan
Bengkulu mencakup pengajian, ceramah
agama, dan pembinaan rohani mingguan.
Hasil observasi menunjukkan bahwa
kegiatan ini meningkatkan partisipasi
warga binaan dalam kegiatan positif,
mengurangi konflik antar napi, serta
memperkuat kesadaran spiritual.
Pembinaan agama menjadi ruang refleksi
dan introspeksi moral yang
menumbuhkan rasa tanggung jawab atas
kesalahan masa lalu.Hasil penelitian
menunjukkan bahwa pembinaan
keagamaan di Rutan Kelas 11B Bengkulu
tidak hanya berfungsi sebagai instrumen
ritual keagamaan, tetapi juga sebagai
proses rekonstruksi identitas spiritual
warga binaan. Kegiatan keagamaan
seperti pengajian, dzikir bersama, dan
diskusi tafsir Al-Qur’an berperan sebagai
ruang spiritual recovery di mana warga
binaan berhadapan dengan pengalaman
moral dan psikologisnya secara reflektif.
Dalam  konteks  ini,  pembinaan
keagamaan berfungsi sebagai arena
transformasi  diri, tempat narapidana
menegosiasikan kembali makna
kesalahan, penyesalan, dan tanggung
jawab moral atas tindakannya di masa
lalu. Namun demikian, proses ini tidak
berlangsung linier. Transformasi spiritual
kerap diwarnai ambivalensi emosional

Qualitative Research in Psychology 3(2), Hal. 77—
101.

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

Fakhri Zain dkk

antara rasa bersalah, harapan, dan
pencarian makna baru dalam kehidupan
yang sangat terbatas oleh sistem dan
ruang fisik rutan.

Pendalaman data melalui wawancara
memperlihatkan bahwa mayoritas warga
binaan memaknai kegiatan keagamaan
bukan sekadar sebagai kewajiban religius,
tetapi sebagai bentuk penemuan kembali jati
diri yang sempat tercerabut oleh perilaku
menyimpang di masa lalu. Salah satu warga
binaan menyatakan bahwa pembinaan
keagamaan membuatnya “merasa kembali
diingatkan bahwa dirinya masih memiliki
nilai di mata Tuhan, bukan sekadar pelaku
kejahatan di mata manusia.” Narasi seperti
ini menunjukkan  bahwa pembinaan
keagamaan berhasil membuka dimensi
eksistensial warga binaan, yang dalam
terminologi  psikologi agama  disebut
sebagai self-transcendence  kemampuan
melampaui identitas diri lama dan
menemukan makna baru dalam
penderitaan'®. Artinya, dimensi rehabilitatif
dari pembinaan keagamaan tidak hanya
bersifat  normatif, = melainkan  juga
eksistensial, mengarah pada penyembuhan
batin dan pemulihan rasa kemanusiaan yang
selama ini tereduksi oleh stigma sosial dan
sistem penghukuman.

Namun, hasil lapangan  juga
menyingkap adanya problem konseptual
dalam praktik pembinaan keagamaan. Di
satu sisi, kegiatan keagamaan memang
memberikan efek menenangkan dan
memperkuat kesadaran religius; tetapi di sisi
lain, sebagian warga binaan mengaku
mengikuti kegiatan tersebut lebih karena
tekanan sosial dan harapan untuk

10 Frankl, Viktor E. 1984. Man’s Search for
Meaning. Boston: Beacon Press.

1 Maruna, Shadd. 2001. Making Good:
How Ex-Convicts Reform and Rebuild Their Lives.

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Page |6
Dampak Pembinaan Keagamaan

mendapatkan penilaian baik dari petugas,
bukan karena motivasi spiritual intrinsik.
Fenomena ini mengindikasikan adanya
dimensi instrumentalisasi religiusitas, di
mana agama dijadikan alat adaptasi strategis
dalam sistem rutan. Hal ini selaras dengan
temuan Maruna tentang compliance-based
rehabilitation, yakni bentuk rehabilitasi

yang  Dberorientasi pada  kepatuhan
administratif, bukan pada perubahan
internal yang autentik ** . Kondisi ini

menuntut evaluasi kritis terhadap cara
pembinaan keagamaan dijalankan: sejauh
mana program ini benar-benar memfasilitasi
proses refleksi dan pembentukan kesadaran
moral, bukan hanya menjadi sarana
simbolik  untuk  memenuhi  standar
pembinaan yang ditetapkan institusi.

Secara kelembagaan, hasil observasi
menunjukkan bahwa peran pembina agama
atau ustaz sering kali menjadi faktor
determinan keberhasilan program. Warga
binaan cenderung lebih terbuka Kketika
pembina memperlakukan mereka secara
humanis dan tidak menghakimi. Hal ini
menunjukkan bahwa dimensi relasional
dalam pembinaan memiliki peran signifikan
dalam membangun kepercayaan dan
membuka ruang introspeksi emosional.
Pembina yang empatik dan inklusif mampu
menciptakan  iklim  spiritual ~ yang
menumbuhkan rasa aman psikologis
prasyarat penting bagi terjadinya proses
transformasi moral yang sejati. Dengan
demikian, keberhasilan pembinaan
keagamaan tidak semata bergantung pada
intensitas kegiatan, melainkan pada kualitas
interaksi dan  kedalaman komunikasi

Washington, DC:  American

Association.

Psychological

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

Fakhri Zain dkk

spiritual yang terjalin antara pembina dan
warga binaan.

Dari  sudut pandang teoretik,
pembinaan keagamaan di Rutan Kelas I1B
Bengkulu menunjukkan gejala pergeseran
paradigma dari model pembinaan yang
bersifat dogmatis menuju pendekatan
reflektif-humanistik. Pergeseran ini
mengisyaratkan bahwa spiritualitas dalam

konteks  pemasyarakatan  bukan lagi
diposisikan sebagai perintah  normatif
agama, tetapi sebagai sarana self-

rehabilitation yang memampukan individu
memahami dirinya, menata emosinya, dan
membangun kembali moralitasnya. Dengan
demikian, pembinaan keagamaan dapat
dibaca sebagai bentuk praksis dari integrasi
antara teori kecerdasan emosional Goleman
dan teori moral development Kohlberg, di
mana warga binaan bergerak dari kepatuhan
eksternal  menuju  kesadaran  moral
internal 2 Proses ini memperlihatkan
bahwa rehabilitasi spiritual yang efektif
bukan sekadar “mengajarkan agama”, tetapi
menumbuhkan kesadaran untuk menjadi
manusia kembali yang mampu mengelola
emosi, memahami  kesalahan, dan
bertanggung jawab atas masa depannya
secara moral dan sosial.

3.2 Analisis Yuridis dan Hambatan
Implementasi
Hasil  penelitian  menunjukkan
bahwa pembinaan keagamaan di Rutan
Kelas 1B Bengkulu memberikan dampak
signifikan terhadap peningkatan
kecerdasan emosional warga binaan,
khususnya pada dimensi kesadaran diri
(self-awareness), pengendalian diri (self-

12 Goleman, Daniel. 1995. Emotional
Intelligence: Why It Can Matter More than 1Q. New
York: Bantam Books. 2001. Working with Emotional
Intelligence. New York: Bantam Books.

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Page |7
Dampak Pembinaan Keagamaan

regulation), dan empati (empathy).
Kegiatan keagamaan yang dilakukan
secara terstruktur seperti  shalat
berjamaah, pengajian reflektif, dzikir
bersama, serta ceramah tematik tentang
makna kesabaran dan taubat berperan
sebagai medium internalisasi nilai yang
melatih kemampuan warga binaan untuk
mengenali dan mengelola emosi negatif
mereka. Di tengah situasi yang penuh
tekanan psikologis akibat keterbatasan
ruang, kehilangan kebebasan, dan beban
rasa bersalah, kegiatan keagamaan
menghadirkan ruang simbolik untuk
menyalurkan emosi dengan cara yang
konstruktif. Warga binaan tidak lagi
mengekspresikan  frustrasi  melalui
agresivitas, tetapi mengarahkan energi
emosional mereka ke dalam refleksi
spiritual, doa, dan perenungan diri.
Wawancara dengan beberapa warga
binaan memperkuat temuan ini. Sebagian
besar menyatakan bahwa setelah aktif
mengikuti kegiatan keagamaan, mereka
menjadi lebih tenang, sabar, dan mampu
menahan amarah ketika menghadapi
konflik internal di antara sesama
penghuni rutan. Salah satu informan
bahkan menyebut bahwa “sebelum ikut
kajian, saya mudah marah dan sering
berdebat; sekarang saya lebih memilih
diam dan berdoa.” Pernyataan ini
menunjukkan adanya pergeseran pola
pengelolaan emosi dari reaksi impulsif
menuju  respons  reflektif.  Dalam
perspektif Goleman, perubahan semacam
ini menandakan adanya perkembangan
pada dua komponen utama kecerdasan
emosional: self-regulation dan self-

13 Kohlberg, Lawrence. 1981. The Philosophy
of Moral Development: Moral Stages and the Idea of
Justice. San Francisco: Harper & Row.

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

Fakhri Zain dkk

motivation. Artinya, pembinaan
keagamaan berfungsi sebagai Kkatalis
yang menata ulang sistem afektif individu
dari orientasi terhadap pelampiasan
emosi menuju orientasi pada
pengendalian diri yang berlandaskan nilai
spiritual. Transformasi ini bukan hanya
bersifat psikologis, tetapi juga moral,
karena pengendalian diri yang dilandasi
kesadaran religius menumbuhkan rasa
tanggung jawab terhadap konsekuensi
etis dari setiap tindakan.

Namun, hasil penelitian juga
mengungkap paradoks yang menarik.
Meskipun sebagian besar warga binaan
menunjukkan peningkatan pengendalian
diri, masih ditemukan beberapa individu
yang memanfaatkan kegiatan keagamaan
sekadar untuk memperoleh pengakuan
sosial atau citra baik di mata petugas.
Fenomena ini memperlihatkan adanya
kesenjangan antara religiusitas eksternal
dan kesadaran emosional internal. Dalam
konteks ini, pembinaan keagamaan
berisiko menghasilkan emotional
conformity yaitu bentuk penyesuaian
emosional yang muncul karena tekanan
sosial, bukan karena kesadaran autentik.
Temuan ini sejalan dengan kritik
Nursalim yang menilai bahwa kecerdasan
emosional tidak dapat berkembang
optimal tanpa refleksi diri yang
mendalam dan dukungan lingkungan
yang empatik. * Oleh Kkarena itu,
pembinaan keagamaan perlu dirancang
tidak hanya sebagai transfer nilai-nilai
moral, tetapi juga sebagai proses
pembelajaran emosional yang
mendorong partisipasi  reflektif dan
dialog batin antara warga binaan dan

14 Nursalim, M. 2019. Kecerdasan Emosional
dan Pembinaan Moral dalam Perspektif Konseling

Islami. Surabaya: UIN Sunan Ampel Press.

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Page |8
Dampak Pembinaan Keagamaan

pembina spiritual.

Perubahan emosional yang diamati
selama penelitian juga menunjukkan
bahwa aspek  komunitas  religius
(religious community bonding) memiliki
kontribusi  besar terhadap stabilitas
psikologis warga binaan. Dalam kegiatan
keagamaan kolektif, mereka menemukan
kembali rasa memiliki (sense of
belonging) yang sempat hilang akibat
stigma sosial dan keterputusan relasi
dengan dunia luar. Proses ini memperkuat
apa yang disebut Goffman sebagai
identity reconstruction, yakni upaya
membangun kembali citra diri yang
positif melalui interaksi sosial yang
penuh penerimaan. Ketika warga binaan
merasa diterima oleh sesama dalam iklim
spiritual yang damai, mereka belajar
mengenali emosi orang lain dan
mengembangkan empati yang lebih
dalam. Dengan kata lain, pengalaman
spiritual bersama tidak hanya berfungsi
sebagai terapi batin individual, tetapi juga
sebagai laboratorium sosial tempat
mereka  mempraktikkan  kecerdasan
emosional  dalam  konteks  relasi
interpersonal yang nyata.

Dengan demikian, dapat disimpulkan
bahwa pembinaan keagamaan di Rutan
Kelas 11B Bengkulu berperan ganda:
sebagai emotional rehabilitation yang
memulihkan  keseimbangan  afektif
individu dan sebagai moral reorientation
yang mengarahkan emosi ke dalam
perilaku etis. Kecerdasan emosional yang
terbentuk melalui praktik religius tidak
berhenti pada kemampuan mengelola
perasaan pribadi, tetapi berkembang
menjadi  kesadaran  sosial  yang

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

Fakhri Zain dkk

mendorong  warga bhinaan  untuk
berinteraksi  dengan lebih  hormat,
empatik, dan bertanggung jawab. Hal ini
menunjukkan bahwa spiritualitas, dalam
konteks pemasyarakatan, bukan sekadar
sistem keyakinan, melainkan juga
struktur afektif yang berfungsi sebagai
mekanisme penyembuhan psikologis dan
rekonstruksi moral menuju individu yang
lebih matang secara emosional dan
beradab secara sosial.

3.3 Diskursus Kritis dan Implikasi
Hukum

Hasil penelitian menunjukkan bahwa
pembinaan keagamaan di Rutan Kelas
1B Bengkulu tidak hanya berfungsi
sebagai sarana penanaman dogma atau
pengetahuan agama, melainkan sebagai
proses internalisasi nilai moral yang
membentuk kesadaran etis warga binaan.
Proses internalisasi ini berjalan melalui
dua jalur simultan pertama, refleksi
kognitif terhadap ajaran agama yang
diperoleh dalam pengajian, ceramah, dan
bimbingan rohani; kedua, pengalaman
afektif melalui praktik ibadah yang
berulang dan interaksi sosial religius
dalam lingkungan rutan. Dari observasi
dan wawancara mendalam, tampak
bahwa warga binaan mulai mengaitkan
ajaran keagamaan dengan konteks
personal mereka bukan sekadar
memahami konsep dosa dan pahala,
tetapi menempatkan ajaran itu dalam
bingkai tanggung jawab moral terhadap
diri, sesama, dan Tuhan. Perubahan
orientasi nilai ini menandakan pergeseran
dari moralitas eksternal menuju moralitas
reflektif, di mana tindakan baik tidak lagi
didorong oleh ketakutan terhadap
hukuman, melainkan oleh kesadaran

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Page |9
Dampak Pembinaan Keagamaan

batin untuk memperbaiki diri.

Perkembangan tersebut dapat dibaca
melalui kacamata teori perkembangan
moral Lawrence  Kohlberg, yang
menyatakan bahwa individu akan
bergerak  dari  tahap  kepatuhan
konvensional menuju tahap pasca-
konvensional ketika ia mulai menilai
benar-salah berdasarkan prinsip universal
dan kesadaran pribadi. Dalam konteks
pembinaan keagamaan, warga binaan
menunjukkan tanda-tanda pergeseran ini.
Mereka tidak hanya menaati peraturan
rutan karena kewajiban, tetapi mulai
menafsirkan ketaatan sebagai bentuk
tanggung jawab moral dan spiritual.
Beberapa warga binaan, misalnya,
mengaku bahwa setelah mengikuti
pembinaan, mereka merasa terdorong
untuk memperbaiki hubungan dengan
keluarga, meminta maaf kepada korban,
dan menolak ajakan perilaku negatif di
dalam rutan. Narasi-narasi ini
memperlihatkan  bahwa  pembinaan
keagamaan tidak berhenti pada aspek
ritualistik, tetapi melahirkan refleksi etis
yang menumbuhkan komitmen terhadap
nilai kebaikan dan keadilan. Dengan
demikian, agama menjadi sumber
moralitas yang hidup bukan sekadar
norma formal, tetapi pengalaman
eksistensial yang menata ulang orientasi
perilaku.

Meski demikian, proses penguatan
moral ini juga menghadapi tantangan
konseptual dan praktis. Sebagian warga
binaan masih menafsirkan moralitas
secara transaksional, mengaitkan amal
baik dengan imbalan spiritual atau
pengurangan hukuman administratif.
Fenomena ini menunjukkan bahwa
kesadaran moral belum sepenuhnya
otonom, melainkan masih dikendalikan

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

Fakhri Zain dkk

oleh motivasi pragmatis. Hal ini sesuai
dengan kritik Rest yang menyebut bahwa
perkembangan moral tidak dapat
dipaksakan melalui indoktrinasi,
melainkan harus lahir dari pengalaman
reflektif yang autentik.!® Oleh karena itu,
keberhasilan  pembinaan  keagamaan
sangat bergantung pada sejauh mana
program mampu mendorong dialog moral
ruang di mana warga binaan dapat
mendiskusikan dilema etis nyata yang
mereka alami, bukan hanya
mendengarkan ceramah satu arah. Tanpa
proses refleksi tersebut, pembinaan
berpotensi  menghasilkan  kepatuhan
moral semu yang mudah runtuh setelah
individu keluar dari sistem rutan. Temuan
ini menjadi catatan kritis bagi lembaga
pemasyarakatan bahwa moralitas tidak
dapat diproduksi melalui rutinitas ibadah,
melainkan dibangun melalui proses
penghayatan nilai secara sadar dan
personal.

Meskipun menghadapi keterbatasan
tersebut, tidak dapat diabaikan bahwa
pembinaan keagamaan di Rutan Kelas
1B Bengkulu telah membuka ruang bagi
rekonstruksi  moral  yang  lebih
manusiawi.  Warga  binaan  yang
sebelumnya teralienasi  dari  nilai
kebaikan mulai membangun kembali
konsep diri sebagai individu bermoral
dan bernilai sosial. Kesadaran moral yang
terbentuk dari pengalaman religius ini
memiliki implikasi langsung terhadap
proses reintegrasi sosial individu yang
memiliki orientasi moral kuat lebih
mungkin  untuk  menolak perilaku
menyimpang  setelah  bebas  dan
berpartisipasi  secara  positif  di

15 Rest, James R. 1994. Moral Development in
the Professions: Psychology and Applied Ethics.

Hillsdale, NJ: Lawrence Erlbaum Associates

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Page |10
Dampak Pembinaan Keagamaan

masyarakat. Dalam  konteks ini,
pembinaan keagamaan menjadi bentuk
moral rehabilitation yang efektif bukan
hanya memulihkan hubungan spiritual
manusia dengan Tuhan, tetapi juga
memulihkan relasi etik antara individu
dan komunitas. Dengan demikian, dapat
ditegaskan bahwa dimensi moral dalam
pembinaan keagamaan berfungsi sebagai
fondasi bagi reintegrasi sosial yang
berkelanjutan, = menegaskan  bahwa
perubahan  sejati  dalam  sistem
pemasyarakatan tidak mungkin tercapai
tanpa transformasi kesadaran moral di
tingkat individu.

3.4. Relevansi terhadap Reintegrasi
Sosial

Hasil penelitian menunjukkan bahwa
pembinaan keagamaan memiliki
keterkaitan langsung dengan kesiapan
warga binaan untuk menjalani reintegrasi
sosial setelah masa hukuman berakhir.
Proses pembinaan spiritual tidak hanya
menumbuhkan kesadaran religius, tetapi
juga menanamkan disposisi moral dan
emosional yang menjadi modal sosial
penting bagi kehidupan pasca-rutan.
Warga binaan yang aktif mengikuti
kegiatan  keagamaan  menunjukkan
peningkatan kemampuan beradaptasi,
kedisiplinan, serta sikap kooperatif dalam
interaksi sosial di dalam rutan. Nilai-nilai
seperti  kejujuran, tolong-menolong,
tanggung jawab, dan penghargaan
terhadap sesama menjadi bagian dari
habitus baru yang mereka internalisasi
melalui praktik keagamaan. Dengan
demikian, pembinaan keagamaan

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

Fakhri Zain dkk

berfungsi sebagai transitional mechanism
yang  menghubungkan  rehabilitasi
individu  dengan  kesiapan  sosial
membangun jembatan psikologis dan
moral antara dunia pemasyarakatan yang
terisolasi dengan realitas masyarakat
yang menuntut kemandirian dan
kepercayaan sosial.

Transformasi spiritual ini terbukti
memengaruhi cara warga binaan
memandang masyarakat dan masa depan
mereka. Dari wawancara mendalam
terungkap bahwa sebagian besar warga
binaan mengalami  perubahan cara
berpikir dari rasa takut dan rendah diri
menjadi  semangat untuk menebus
kesalahan dan berkontribusi positif. Salah
satu informan menyatakan bahwa
“pembinaan keagamaan membuat saya
berani bermimpi lagi untuk hidup lebih
baik di luar nanti.” Narasi semacam ini
menunjukkan adanya proses cognitive
restructuring  perubahan  kerangka
berpikir ~yang menandai  kesiapan
individu untuk menghadapi tantangan
sosial  dengan  optimisme  moral.
Fenomena ini sejalan dengan teori
reintegrative shaming yang dikemukakan
oleh Braithwaite, yang menekankan
bahwa rasa bersalah yang dipulihkan
melalui dukungan moral dan spiritual
dapat menjadi titik balik menuju perilaku
prososial. ® Pembinaan keagamaan,
dalam konteks ini, menjadi wadah yang
mengubah rasa bersalah destruktif
menjadi rasa tanggung jawab konstruktif;
dari rasa malu yang menindas menjadi
rasa malu yang memotivasi perbaikan
diri.

Namun, keberhasilan pembinaan

16 Braithwaite, John. 1989. Crime, Shame, and
Reintegration. Cambridge: Cambridge University

Press.

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Page |11
Dampak Pembinaan Keagamaan

keagamaan  dalam  mempersiapkan
reintegrasi  sosial juga menghadapi
sejumlah  hambatan  struktural dan
kultural. Stigma sosial terhadap mantan
narapidana masih menjadi tembok
psikologis yang tinggi, menghambat
penerimaan mereka di lingkungan
masyarakat. Beberapa warga binaan
mengungkapkan kekhawatiran bahwa
masyarakat akan menilai mereka hanya
berdasarkan masa lalu, bukan perubahan
yang telah mereka jalani. Kondisi ini
mengindikasikan bahwa reintegrasi sosial
bukan semata persoalan kesiapan
individu, tetapi juga tanggung jawab
kolektif masyarakat dalam menyediakan
ruang penerimaan. Tanpa adanya
dukungan sosial, nilai-nilai moral dan
emosional yang ditanamkan melalui
pembinaan keagamaan berisiko melemah
atau bahkan hilang ketika individu
kembali ke lingkungan yang penuh
stigma. Di sinilah muncul kebutuhan
akan continuity of care keberlanjutan
pembinaan dan pendampingan spiritual di
luar rutan melalui kolaborasi antara
lembaga pemasyarakatan, tokoh agama,
dan masyarakat sipil, agar proses transisi
menuju  kehidupan  bebas  dapat
berlangsung secara utuh dan
berkelanjutan.

Secara  konseptual,  pembinaan
keagamaan di Rutan Kelas 11B Bengkulu
dapat dibaca sebagai model integratif dari
spiritual  rehabilitation dan social
reintegration. Proses pembinaan ini tidak
berhenti pada penguatan spiritual
individu, tetapi juga membangun
kapasitas sosial yang memungkinkan
warga binaan berperan kembali secara

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

Fakhri Zain dkk

produktif dalam masyarakat. Dengan
meningkatnya kecerdasan emosional,
moralitas reflektif, dan kemampuan
berempati, warga binaan menunjukkan
kesiapan untuk menjadi bagian dari
komunitas yang konstruktif. Hal ini
memperkuat pandangan Sampson dan
Laub bahwa reintegrasi sosial yang
berhasil tidak hanya bergantung pada
sistem hukum atau kebijakan formal,
tetapi juga pada kekuatan ikatan sosial
dan moral yang dibangun selama masa
pembinaan !’ . Dengan demikian,
pembinaan keagamaan tidak sekadar
berperan sebagai program religius
internal rutan, melainkan sebagai strategi
reintegratif yang menata kembali
hubungan antara individu, nilai, dan
masyarakat.

Secara keseluruhan, hasil penelitian
ini  menegaskan bahwa keberhasilan
reintegrasi sosial warga binaan sangat
ditentukan oleh keberlanjutan nilai-nilai
moral dan emosional yang dibentuk
selama pembinaan keagamaan.
Pembinaan yang menekankan dimensi
reflektif dan empatik terbukti lebih
efektif dalam mempersiapkan individu
menghadapi  realitas  sosial  yang
kompleks. Oleh karena itu, diperlukan
kebijakan pembinaan yang tidak hanya
berorientasi pada ritual keagamaan, tetapi
juga pada penguatan kapasitas spiritual-
sosial yang mendorong penerimaan dan
partisipasi  warga  binaan  dalam
kehidupan bermasyarakat. Reintegrasi
sosial yang berkeadaban hanya dapat
tercapai jika rehabilitasi spiritual di
dalam  rutan  diimbangi  dengan
rekonsiliasi sosial di luar rutan. Dengan
kata lain, pembinaan keagamaan harus

7 Laub, John H., dan Robert J. Sampson.
2003. Shared Beginnings, Divergent Lives:

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Page |12
Dampak Pembinaan Keagamaan

dipandang bukan sebagai penutup dari
proses  pemasyarakatan,  melainkan
sebagai fondasi moral bagi kebebasan
yang bertanggung jawab. Hasil penelitian
ini  menegaskan bahwa pembinaan
keagamaan di lembaga pemasyarakatan
bukan sekadar praktik religius yang
bersifat ritualistik, melainkan sebuah
proses rehabilitatif yang kompleks dan
multidimensional. Dalam konteks Rutan
Kelas 1IB  Bengkulu, pembinaan
keagamaan terbukti memainkan peran
ganda: sebagai spiritual therapy yang
menyembuhkan luka batin warga binaan,
dan sebagai moral pedagogy Yyang
menanamkan  nilai-nilai  etik  dan
tanggung jawab sosial. Hal ini
memperkuat tesis bahwa rehabilitasi
narapidana tidak dapat semata-mata
diserahkan kepada mekanisme hukum
atau  sanksi  formal, melainkan
membutuhkan pendekatan holistik yang
melibatkan dimensi keagamaan,
emosional, dan moral. Temuan ini sejalan
dengan pandangan Maruna dan Goffman,
yang menegaskan bahwa  proses
pemulihan identitas moral individu
pascahukuman hanya mungkin terjadi
ketika sistem pemasyarakatan
menyediakan  ruang  refleksi  dan
pengakuan atas nilai kemanusiaannya.
Dalam  konteks  ini,  pembinaan
keagamaan berfungsi sebagai medium
yang memulihkan martabat spiritual
warga binaan yang selama ini direduksi
oleh stigma sosial dan pengalaman
penghukuman.

Dari perspektif psikologis,
peningkatan kecerdasan emosional yang
muncul dari  kegiatan keagamaan
menunjukkan bahwa spiritualitas dapat

Delinquent Boys to Age 70. Cambridge, MA: Harvard
University Press.

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

Fakhri Zain dkk

berfungsi sebagai instrumen regulasi
emosi dan terapi afektif yang efektif.
Aktivitas religius seperti doa, dzikir, dan
kajian  tafsir menciptakan  kondisi
introspektif ~ yang memungkinkan
individu mengenali, menafsirkan, dan
mengelola emosi negatif secara lebih
konstruktif. Ini  mengafirmasi teori
Goleman yang menyatakan bahwa
kecerdasan emosional mencakup
kesadaran diri, pengendalian diri, empati,
dan kemampuan social semua komponen
yang ditemukan berkembang melalui
interaksi religius yang bermakna. Namun,
penelitian ini  juga memperlihatkan
paradoks yang subtil peningkatan
emosional tidak selalu berarti kesadaran
spiritual yang mendalam. Beberapa
warga binaan menunjukkan gejala
emotional conformity atau kepatuhan
emosional yang muncul karena tekanan
sosial dan ekspektasi institusional, bukan
kesadaran autentik. Hal ini
memperlihatkan ~ bahwa  efektivitas
pembinaan keagamaan tidak dapat diukur
dari kepatuhan eksternal semata, tetapi
dari sejauh mana kegiatan tersebut
menumbuhkan  refleksi  batin  dan
kesadaran diri yang otonom. Oleh karena
itu, keberhasilan program pembinaan
menuntut transformasi paradigma dari
model dogmatis ke model reflektif-
partisipatif, yang menempatkan warga
binaan sebagai subjek spiritual, bukan
objek pembinaan.

Dari sisi moral, temuan penelitian ini
memperlihatkan ~ bahwa  pembinaan
keagamaan dapat berfungsi sebagai
katalis bagi perkembangan moral reflektif
warga binaan. Internaliasi nilai moral
yang ditanamkan melalui ajaran agama
seperti kejujuran, tanggung jawab, dan
kesadaran atas akibat tindakan menjadi

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Page |13
Dampak Pembinaan Keagamaan

fondasi bagi rekonstruksi etis individu.
Proses ini memperlihatkan dinamika
perkembangan moral yang sesuai dengan
kerangka teori Kohlberg, di mana
individu  bergerak  dari  moralitas
konvensional menuju moralitas pasca-
konvensional, yakni tahap ketika nilai
moral dipahami bukan lagi sebagai
perintah  eksternal, tetapi sebagai
komitmen pribadi terhadap kebaikan
universal. Namun, sebagaimana
diungkapkan oleh Rest, perkembangan
moral sejati tidak dapat dicapai melalui
indoktrinasi  atau  repetisi  ritual,
melainkan melalui pengalaman reflektif
yang melibatkan kesadaran dan tanggung
jawab. Dalam konteks ini, pembinaan
keagamaan yang terlalu menekankan
kepatuhan ritual tanpa memberikan ruang
dialog moral berisiko melahirkan
moralitas instrumental yakni perilaku
baik yang didorong oleh harapan
penghargaan, bukan kesadaran etis.
Temuan ini menjadi kritik penting
ternadap kebijakan pembinaan yang
masih bersifat seremonial dan hierarkis,
dan mengindikasikan perlunya
pendekatan yang lebih dialogis dan
transformatif dalam pendidikan moral di
lingkungan pemasyarakatan.Selanjutnya,
jika dilihat dari perspektif sosial,
pembinaan keagamaan memiliki
implikasi yang signifikan terhadap proses
reintegrasi warga binaan. Peningkatan
kecerdasan emosional dan moralitas
reflektif menciptakan kesiapan psikologis
untuk kembali ke masyarakat dengan
sikap adaptif dan konstruktif. Namun,
reintegrasi sosial tidak dapat dipahami
sebagai proses unilateral yang hanya
menuntut perubahan individu merupakan
relasi timbal balik antara warga binaan
dan masyarakat. Masyarakat yang masih

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

Fakhri Zain dkk

menstigma mantan narapidana berpotensi
meniadakan hasil positif pembinaan
keagamaan, karena tidak memberikan
ruang penerimaan dan pengakuan sosial.
Temuan ini menegaskan relevansi teori
reintegrative shaming Braithwaite, yang
menyatakan bahwa rasa malu hanya
dapat menjadi kekuatan rehabilitatif bila
disertai dengan penerimaan kembali oleh
komunitas. Dalam  konteks ini,
pembinaan keagamaan berfungsi sebagai
titik awal rekonsiliasi moral membentuk
individu yang siap kembali ke
masyarakat, tetapi  keberlanjutannya
memerlukan struktur sosial yang inklusif
dan  ekosistem  dukungan  yang
berkelanjutan.

Secara konseptual, penelitian ini
menegaskan bahwa pembinaan keagamaan
merupakan bentuk integrated correctional
approach yang menggabungkan dimensi
spiritual, psikologis, dan sosial dalam satu
kerangka rehabilitasi. Kegiatan keagamaan
yang dijalankan dengan pendekatan
reflektif dapat menjadi wadah moral
regeneration sebuah proses di mana
individu tidak hanya menyesuaikan
perilaku, tetapi juga menata ulang
kesadaran dirinya sebagai manusia yang
bermartabat. Di sisi lain, temuan ini
mengandung implikasi  praktis bagi
kebijakan pemasyarakatan di Indonesia:
bahwa efektivitas pembinaan keagamaan
tidak diukur dari banyaknya kegiatan
religius yang dilaksanakan, melainkan dari
kualitas relasi spiritual, kedalaman refleksi,
dan  kontinuitas  dukungan  setelah
pembebasan. Pembinaan keagamaan yang
sejati bukan hanya mengajarkan ‘“cara
beribadah,” tetapi membangun
kemampuan “berperilaku bermoral” dan
“berpikir etis.” Dengan demikian, hasil
penelitian ini memperluas pemahaman

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Page |14
Dampak Pembinaan Keagamaan

tentang peran agama dalam sistem
pemasyarakatan bukan sekadar simbol
moralitas, melainkan kekuatan
transformasional yang mampu
mengembalikan kemanusiaan narapidana
dan membangun fondasi bagi kehidupan
bebas yang bertanggung jawab.

4. Kesimpulan

Hasil penelitian ini  menunjukkan
bahwa pembinaan keagamaan di Rutan
Kelas 1I1B Bengkulu memiliki dampak
signifikan terhadap pengembangan
kecerdasan emosional, penguatan moral,
dan kesiapan reintegrasi sosial warga
binaan. Program ini tidak sekadar menjadi
aktivitas ritual, tetapi berfungsi sebagali
mekanisme rehabilitatif yang membantu
warga binaan mengenali dan mengelola
emosi, mengatasi rasa bersalah, serta
membangun citra diri yang lebih positif.
Praktik keagamaan yang bersifat reflektif
terbukti menumbuhkan empati, kesabaran,
dan rasa tanggung jawab moral, sehingga
menjadi fondasi penting bagi perilaku etis
dan kehidupan sosial yang produktif setelah
bebas. Secara teoretis, penelitian ini
memperluas pemahaman tentang hubungan
antara religiusitas, kecerdasan emosional,
dan  perkembangan  moral, dengan
menunjukkan bahwa spiritualitas berfungsi
sebagai regulator emosional dan moral yang
memediasi  perubahan  perilaku  dari
kepatuhan eksternal menuju kesadaran
internal. Integrasi konsep Goleman dan
Kohlberg dalam konteks pemasyarakatan
menguatkan bahwa pendekatan reflektif-
partisipatif dalam pembinaan keagamaan
mampu menghasilkan perubahan kognitif,
afektif, dan etis yang berkelanjutan.

Dari aspek kebijakan, penelitian ini
menegaskan perlunya reformasi sistem
pembinaan  keagamaan di  lembaga

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

Fakhri Zain dkk

pemasyarakatan Indonesia melalui
pendekatan yang lebih dialogis, humanistik,
dan berorientasi pada refleksi moral.
Pembina perlu dibekali kompetensi
psikospiritual agar mampu berperan sebagai
fasilitator perubahan emosional, bukan
hanya penyampai materi keagamaan. Selain
itu, kolaborasi dengan masyarakat, lembaga
keagamaan, dan organisasi sosial menjadi
penting untuk memastikan keberlanjutan
pembinaan setelah masa pidana berakhir,
mengingat reintegrasi sosial memerlukan
dukungan lingkungan yang inklusif. Secara
keseluruhan, pembinaan keagamaan yang
dirancang dengan pendekatan reflektif dan
humanistik merupakan salah satu kunci
keberhasilan  pemasyarakatan ~ modern,
karena tidak hanya mengoreksi perilaku
menyimpang, tetapi juga memulihkan
martabat kemanusiaan warga binaan dan
membuka jalan bagi reintegrasi sosial yang
adil dan berkelanjutan.

References

Adhansyach, N., dan Muhammad A. 2023.
“Analisis Pendekatan Agama dalam

Proses Pembimbingan Klien
Pemasyarakatan Kasus Tindak Pidana
Penyimpangan  Seksual.”  Jurnal

Intelektualita: Keislaman, Sosial dan
Sains 12(2): 45-59.

Braithwaite, John. 1989. Crime, Shame, and
Reintegration. Cambridge: Cambridge
University Press.

Braun, Virginia, dan Victoria Clarke. 2006.
“Using  Thematic ~ Analysis in
Psychology.” Qualitative Research in
Psychology 3(2): 77-101.

Creswell, John W., dan Cheryl N. Poth.
2018. Qualitative Inquiry and Research

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Page |15
Dampak Pembinaan Keagamaan

Design:  Choosing among  Five
Approaches. 4th ed. Thousand Oaks,
CA: SAGE Publications.

Denzin, Norman K., dan Yvonna S. Lincoln,
eds. 2018. The SAGE Handbook of
Qualitative Research. 5th ed. Thousand
Oaks, CA: SAGE Publications.

Efendi, U. 2019. Proses Labeling Mantan
Narapidana di Masyarakat Kelurahan
Limo, Depok. Skripsi, Fakultas llmu
Sosial dan Ilmu Politik, UIN Syarif
Hidayatullah.

Fitriana, Dina. 2022. “Analisis Pemenuhan
Hak Gizi Warga Binaan
Pemasyarakatan di Lapas Perempuan
Kelas 1l A Semarang.” Jurnal Illmu
Hukum dan Sosial 8(2): 101-115.

Frankl, Viktor E. 1984. Man’s Search for
Meaning. Boston: Beacon Press.

Goffman, Erving. 1963. Stigma: Notes on
the Management of Spoiled Identity.
Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall.

Goleman, Daniel. 1995. Emotional
Intelligence: Why It Can Matter More
than 1Q. New York: Bantam Books.
2001. Working with  Emotional
Intelligence. New York: Bantam Books.

Haryanto, Budi, dan Ahmad Siregar. 2020.
“Implementasi Hak Asasi Narapidana
dalam Pemenuhan Gizi Seimbang di

Lembaga Pemasyarakatan.”
HAM 11(1): 45-59.

Jurnal

Hendarto, A. R., A. D. Firmansyah, dan A.
Nuhgroho. 2022. Kapita Selekta
Pemasyarakatan Edisi I11: Back to Basic.
Jakarta: IDE Publishing.

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

Fakhri Zain dkk

Ibipurwo, G. T., Y. A. Wibowo, dan J.
Setiawan. 2022. “Pencegahan
Pengulangan  Kekerasan  Seksual
Melalui Rehabilitasi Pelaku dalam
Perspektif Keadilan Restoratif.” Jurnal
Hukum Respublica 21(2): 155-178.

Kementerian Hukum dan HAM Republik
Indonesia. 2023. Pedoman Pelaksanaan
Program Pembinaan Keagamaan di
Lembaga Pemasyarakatan dan Rutan.
Jakarta: Direktorat Jenderal
Pemasyarakatan.

Kohlberg, Lawrence. 1981. The Philosophy
of Moral Development: Moral Stages
and the Idea of Justice. San Francisco:
Harper & Row.

Laub, John H., dan Robert J. Sampson. 2003.

Shared Beginnings, Divergent Lives:
Delinquent Boys to Age 70. Cambridge,
MA: Harvard University Press.

LeBel, Thomas P. 2012. “If One Doesn’t
Get You Another One Will: Formerly
Incarcerated Persons’ Perceptions of

Discrimination.” The Prison Journal
92(1): 63-87.

Maruna, Shadd. 2001. Making Good: How
Ex-Convicts Reform and Rebuild Their
Lives. Washington, DC: American
Psychological Association.

Nata, Abuddin. 2010. Pendidikan Islam dan

Tantangan Modernitas. Jakarta:
Rajawali Press.
Nugroho, Andri. 2019. “Pelaksanaan

Pemenuhan Hak Dasar Narapidana atas
Konsumsi Layak di Lapas Kelas II1A
Yogyakarta.” Jurnal Penelitian Hukum
De Jure 19(3): 329-343.

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Page |16
Dampak Pembinaan Keagamaan

Nursalim, M. 2019. Kecerdasan Emosional
dan Pembinaan Moral dalam Perspektif
Konseling Islami. Surabaya: UIN
Sunan Ampel Press.

Pager, Devah. 2003. “The Mark of a
Criminal Record.” American Journal of
Sociology 108(5): 937-975.

Patton, Michael Quinn. 2015. Qualitative
Research and Evaluation Methods. 4th
ed. Thousand Oaks, CA: SAGE
Publications.

Peraturan Menteri Hukum dan Hak Asasi
Manusia Republik Indonesia Nomor 40
Tahun 2017 tentang Pedoman
Penyelenggaraan Makanan bagi
Narapidana dan Tahanan. Berita Negara
Republik Indonesia Tahun 2017 Nomor
1645.

Rahardjo, M. 2020. “Mengkaji Ulang

Efektivitas Pembinaan Keagamaan
dalam Sistem Pemasyarakatan di
Indonesia.” Jurnal Pemasyarakatan

Indonesia 9(1): 22-37.

Rawls, John. 1999. A Theory of Justice:
Revised Edition. Cambridge, MA:
Harvard University Press.

Rest, James R. 1994. Moral Development in
the Professions: Psychology and
Applied  Ethics.  Hillsdale,  NJ:
Lawrence Erlbaum Associates.

Sampson, Robert J., dan John H. Laub. 2003.
“Desistance from Crime over the Life
Course.” In Handbook of the Life
Course, edited by Jeylan T. Mortimer
dan Michael J. Shanahan, 295-309.
New York: Springer.

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

Fakhri Zain dkk

Smith, Jason, dan Judith Resodihardjo. 2020.

“Nutrition and Human Rights in
Correctional Facilities: A Comparative
Analysis of Prison Food Policies.”
International Journal of Prison Reform
Studies 14(2): 67-83.

Soekanto, Soerjono. 2007. Faktor-Faktor
yang  Mempengaruhi  Penegakan
Hukum. Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Travis, Jeremy. 2005. But They All Come
Back: Facing the Challenges of Prisoner
Reentry. Washington, DC: Urban
Institute Press.

Uggen, Christopher. 2000. “Work as a
Turning Point in the Life Course of
Criminals: A Duration Model of Age,

Employment, and Recidivism.”

https://anwarpublisher.com/index.php/jpk

Page |17
Dampak Pembinaan Keagamaan

American Sociological Review 65(4):
529-546.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor
22 Tahun 2022 tentang Pemasyarakatan.
Lembaran Negara Republik Indonesia
Tahun 2022 Nomor 138.

Yuntoro, A. P., dan M. Subroto. 2022.
“Upaya Reintegrasi Narapidana
Dewasa Melalui Cuti Bersyarat.” Jurnal
Pendidikan Tambusai 6(2): 8811-8821.

Yusuf, I. 2013. “Analisis Implementasi
Kebijakan ~ Pembimbingan  Klien
Pemasyarakatan di Balai
Pemasyarakatan (Bapas) Kelas |
Bandung.” Jurnal IImu Administrasi
10(2): 55-68.

Jurnal Pemasyarakatan dan Keadilan (JPK)


https://anwarpublisher.com/index.php/jpk/

